[IKONSALLSKAPET

Rundbrev 62 ™R september 2021

Kaira alla medlemmar i Ikonséllskapet! I detta forsta rundbrev efter sommaren paminner vi
inledningsvis om hostens program, som bdorjar redan nu pa mandag den 6 september.
Ikonséllskapets grundare Ulf Abel har nyligen firat sin nittiodrsdag. Ulf har under mer &n ett
halvt sekel arbetat med att bevara ikoner, berdtta om ikoner, foreldsa om ikoner och forska om
ikoner. Han har utfort och utfor ett ovérderligt arbete for frimjandet av ikonen och foreningen
vill hirmed pé det allra hjértligaste sétt gratulera och lyckonska och hoppas pd ménga flera
artiklar och foredrag om ikoner! Vi publicerar i detta brev en nygjord intervju med Ulf i
Olandsposten. Vidare innehéller september ménads rundbrev som en uppfdljning till
diskussionen mellan Margaretha Thomson och Irina Sandomirskaja vid séllskapets
sammankomst den 25 maj tvé intressanta texter om ikoner som forfattats av Margaretha

(" Reflexioner om ikoner”) respektive Irina (”Om det ortodoxa kulturarvet i Ryssland”).

™R

Hostprogram

Vi inleder hosten med tva evenemang pd Zoom. Under november hoppas vi kunna triffas i de
lokaler som studieférbundet Sensus disponerar i Medborgarhuset.

Mandag den 6 september 18.00

Kati Bondestam-Colliander, Annina Holmberg, Olli Loytty talar om en ny bok pé finska
om Ina och Tito Colliander. Samtalssprak svenska och engelska.

Ina ja Tito

P& Zoom

Mandag den 4 oktober 18.00

Karin Ekblom, (Svenska teologiska institutet, STI, i Jerusalem)
Ansikte mot ansikte. Ikoner i Svenska kyrkan.

Pa Zoom

Tisdag den 9 november 18.00
Emma-Lina L6éflund (Stockholms universitetet) talar om ikonen
Den brinnande busken och den ryske poeten Maximilian Volosjin

Mandag den 15 november 18.00
Samuel Rubenson
Fordolda skatter — trons mysterier i en medeltida etiopisk grottkyrkas malningar

™R



INTERVJU MED ULF ABEL I OLANDSPOSTEN PUBLICERAD 21 AUGUSTI 2021

Olandsmdleri och ikoner har fylit konsthistoriker UIf Abels liv

— Jag har haft ett fantastiskt rikt liv, sdger Ulf Abel som ser fram mot sin 90-arsdag nér vi
mots nagra veckor dessforinnan. Med pigga 6gon och berittarlusta delar han med sig av
minnen.

e fi# @ ==
Konsthistorikern och Vicklebybon Ulf Abel fyller 90 ar idag, 16rdag, och firar med sina

vinner pa Oland och i Stockholm.
Text och foto: Maria Wiell

Med pigga dgon och berittarlusta delar Ulf Abel med sig av minnen fran savél barndom med
fordldrar och tva syskon, sin yrkeskarridr och de senare dren da han alltmer har bosatt sig i
sommarhuset i Vickleby. Och fortsatt engagera sig inom konstvérlden, framforallt vad giller
det 6lédndska maleriet.

Ulf léste tidigt konsthistoria och har sedan haft en 14ng karriér inom omradet men trots det
bara tva olika anstéllningar, varav det ena som chef for ikonsamlingen pa Nationalmuseet i
Stockholm.

— Jag har hela tiden haft tvé specialintressen, det dr 6landsméleri och ikonmaleri.
Ikonsamlingen pd Nationalmuseet kom till efter en géva av Olof Aschberg, en av virldens
framste samlare av ryska ikoner. "Museet har en oerhdrd samling som omfattar ikoner dnda
tillbaka till tidig medeltid.”

Under sitt arbetsliv har Ulf samarbetat med kollegor ver stora delar av vérlden, inte minst
med ryska konsthistoriker. ”Det ryska ikonmaleriet &r det absolut djupaste.”

Fran 1955 och framat har han skrivit ett stort antal artiklar och tva bocker har kommit ur hans
hand, bada handlar om ikonmaleri. Det dr dels boken “Tkoner — den besjélade bilden”, dels
”Icons” vilket dr en stor inbunden bok med bilder och texter dver hela samlingen som




Nationalmuseum har. En katalog med en vetenskaplig forteckning, som han sjélv kallar den.
UlIf ar stolt och glad och visar boken dir omslaget pryds av en dubbelsidig processionsikon,
inkopt av honom sjélv pé auktion i London.

Att UIf Abel lirde kiinna Oland och dven fick en allt storre insyn i konstnérslivet berodde pa
att pappan ville tillbringa somrarna ndgon annanstans an i Stockholm nér barnen var unga.

— P4 olika végar kom vi att hyra in oss hos Maja Uddenberg, denna fantastiska kvinna pa Bo
Pensionat. Dir samlades méanga konstnérer och jag lirde sd smaningom alldeles sarskilt lara
kdnna Arthur Percy som bodde granne med pensionatet.

UlIf beréttar om gemenskapen mellan dem som bodde pa pensionatet dé alla bidrog till
kvéllssamlingar med savél recitation av Dantes dikter pd italienska, pianospel och
intellektuella samtal.

— Vi kénde oss alltmer hemma och sedan dess har jag alltid velat bo i Vickleby, sdger UIf.
”Jag larde sa smaningom alldeles sérskilt ldra kinna Arthur Percy som bodde granne med
pensionatet.”

Tillsammans med hustrun Karin fick han 14na ett sommarhus hos familjen Percy och dérefter
bodde de till deras stora glddje ett antal ar i det som kallas Frideborgska huset.

For omkring 20 ér sedan fick Ulf av en héndelse se att en tomt i Vickleby var till salu och det
drojde inte ldnge innan han bestimde sig for att kopa den och bygga ett hus for sina
sommarvistelser.

— Jag kontaktade arkitekten Palle (Paul), sonen till Arthur Percy, och sa till honom att rita ett
hus. Det var det sista huset han ritade som han hann se fullbordat och sedan en tid 4r jag nu
fastboende har.

Som namnts dr landsmaéleri ett av Ulfs specialintressen, sjélvklart &r Per Ekstrom en
huvudfigur inom det omradet.

— Jag var med och grundade Per Ekstromséllskapet for fem ar sedan och var sdllskapets forste
ordforande. Det &r fint att det finns kvar.

Sin hogtidsdag kommer UIf att fira med goda vinner bade pa Oland och i Stockholm. Han har
tvd alldeles sérskilda vanner i Kalmar som hjilper honom med det och med s& mycket mer.

— Det dr de som gor att jag lever idag, béttre vianner dn Sonja och Urban kan jag inte ha.
Not: En kontroll i Abels bibliografi 1955-2005, publicerad i Tkonen den besjdlade bilden 2006, i pocket 2011,
visar att forfattaren publicerat ett antal bocker.

™R

TVA TEXTER OM IKONER

Reflexioner om ikoner
Margaretha Thomson

I en presentation for Ikonséllskapet den 25 maj 2021 diskuterade Irina Sandomirskaja och jag
tre begrepp, tankeomraden snarare, som den ortodoxa kyrkans ikoner kan ses i forhéllande till
— genom olikhet, egentligen, eftersom ikonen 4r en egen kategori. Vi reflekterade dver hur
ikoner kan ses i forhallande till Kulturarv, Konstverk och Bild.

Olikhet och likhet spelar alltsé roll i analysen. Ikonen &r inte helt och héllet sedd eller
uppfattad genom nigot av analysbegreppen. Ikonens funktioner antas av brukarna vara unika
och specifika, medan de jamforande begreppen representerar generellt spradkbruk med
teoretiska ramar, men med vidstrackt innehdll. Genom de jamforande generella begreppen,
kommer ikonen in i belysningar. Ikonen visar sig inte genom dessa perspektiv, men den blir
synlig, eller delvis synlig, med olika grader av intensitet och olika incitament till svar eller
bekriftelser pa dess sétt att fungera och dess specifika sitt att gestalta kroppar och relationer.



Sa, vad dr podngen med att utfora jamforelser med begreppens mekanismer? Eftersom
ikonen har unika funktioner, sa uppfattas den intuitivt, direkt, for den som brukar den. Ja, och
den funktionen &r kanske ordlos eller priaglad av de ord som é&r religionens ’logos”. Men, de
diskursiva redskapen kan né ett stycke vig bortom bruket, eller genom bruket, till artefaktens
egen kropp — s att man kan uppfatta nagot av villkoren eller egenarten for denna art av
visuella uttryck och hur bilderna pa sina trébottnar eller viggytor kan fa en sd djupt verkande
relation med ménniskor som valt att lata bilderna bli gjorda.

Belysningen genom de tre begreppen ger upphov till att reflektera dver ikonens egenart,
som gestaltning. Ni kanske undrar 6ver varfor inget av de valda begreppen innehaller kravet
pa religios funktion. Detta &r ju ett grundelement i ikonens identitet, men de tre begreppen
som kan anvindas for att pejla &r just redskap — for att se hur ikonen visar sig i relation till
olika slags motstand, vilket klargor dess egen egenart desto mer. Dessutom har ikonen
tematiserats som tillhorig de tre begreppen — genom forsok till assimilering. Dessa rorelser
bort fran ikonens religidsa betydelser, genom begreppsstrukturer tillhdriga “konst” dr ett
huvudtema i vdra resonemang hér.

Redskapen — begreppen Kulturarv, Konstverk och Bild — anvinds inte med jdmnvikt eller
systematiskt, utan mera som dialektiska resurser, for att Oppna en forstielse for ikonens
utseenden och sétt att verka.

Bild
Foljande tankar handlar om hur ikoner fungerar som bilder. Det 4r personliga reflexioner.
Tankarna &r likvidl grundade pé mina tidigare forskningar om konstteori.

Ikonerna utgdr specialfall. Det gér inte att inordna dem som arv eller i analogi
med nigon av de bildarter som utvecklades under tiden fran antiken till nutid, inom det
vésterlandska kulturomradet. De tillhor Ryssland. Bysans dr den kultur som betingat
karaktéristiska drag i savil vasterldndska som ryska bilduttryck. Och bakom det bysantinska
fanns romersk konst. Den naturalistiska romerska konsten transformerades under Konstantin
den stores tid — till kolossalformat — i det maktens tecken Konstantin valde att ’segra”. I den
klassiska romerska konsten dverskreds inte ett ménskligt normalformat. Inte ndmnviért i varje
fall. Makten fanns hos den specifike hérskaren (vars vilde kunde avslutas med ett mord).
Men, ndr andliga principer antogs styra manniskor och samhéllen, blev maktens bérare
kolossala i storlek. Hérskaren, fylld av gudomlig styrning, skiljer sig fran invénare,
medborgare, vanner och fiender... Hirskarens kropp, och de andliga maktbérare som
legitimerar honom, stiliserades, de uttryckte principer och heliga begrepp — maktens villkor
och struktur. Ikonerna bér spér fran bysantinska uttryck, ett slags bildidiom, men blev ndgot
helt annat.

Ikonernas gestalter har utdragna smala kroppsformer, ofta stora 6gon och ovala
ansiktsformer. Men fysionomiska likheter &r bara en forutsittning. Stiliseringen &r som en
port, som leder vidare in i ett bilduniversum av skillnader och en kroppslighet som bar med
sig fornimmelser. Men stiliseringen &r ett mérke eller en uppmaning: man kan forsta att
kroppsligheten signalerar andra villkor i ikonens uttryck — &n de villkor som priglar den
omvdrld man lever i. Likvél dr det kroppens sprak och det berdr betraktaren med igenkdnning.

Att tinka pa ikonerna som ”bilder”, dr mer sjdlvklart dn att tinka pd dem som “kulturarv”
eller konst”. Tkonerna ar pé ett tydligt sétt just bilder och har pé sé vis en virtuell karaktr.!
Gestalterna ses i en grund illusionistisk djupdimension som é&r dskadliggjord pa ett platt
underlag. Men bildytan dr ocksé del av ett ting — i de flyttbara ikonerna, en tung, ibland svagt

! Ikoner kan vara separata bildobjekt med mélade gestalter och scener, eller viggfasta utsmyckningar som fresk
eller mosaik. Jag gér inte in p& hur utférandet av ikonen och platsen péverkar anvéindningen. Men det personliga
bruket av ikoner inkluderar berdring eller en forestéllning om berdring.



bojd skiva, med kraftigt materiellt djup och fysisk karaktér (sprickor eller flagor hér och var
till exempel).

Mina reflexioner om ikoner utgér fran deras aura som bilder, men ocksa frén
texter jag inhdmtat om ortodox tro: — i ikonen, som ju dr en bild, blir det gudomliga synligt i
symbolisk form.? Tkonen ar en analogi till inkarnationen. Johannes frén Damaskus antog att
treenigheten bestod av “hypostatisk skillnad och identisk existens”, medan ikoner innebar
“hypostatisk likhet och skillnad i existens”. 3 Termen “hypostatisk™ 6ppnar for tanken pé
aspekter eller gestalter som fungerar likt lédnkar till, eller bérare av, ndgot for sinnena
odtkomligt (kanske till och med for tanken oatkomligt).

Jag uppfattar alltsa tanken, att i ikonen, som &r en bild, blir det gudomliga
synligt i symbolisk form. S&, funktionen dr helt egenartad och olik den som finns i ”ordet”
("logos”, en gudomlig identitet som blev levande bland ménniskor). Tanker mig att bilden,
ikonen, antas vara orsakad av det egentliga, det gudomliga. Pa sa vis bér ikonen med sig négot
av den identitet som dr dess upphov. Men, som orsakad, skiljer sig ikonen principiellt fran
sjdlva orsaken, det egentliga. Ikonen ir alltsé bade lik och olik sitt upphov. Den ér helt och
hallet till for manniskornas skull, for de troende. En ikons tillvaro fordndrar ingenting i den
gudomliga sfaren. Men den gor stor skillnad for ménniskorna. Mycket stor skillnad.

Ikonen kan inte paverka sin orsak, men astadkommer ett visande av orsaken — indirekt men
verkligt, eftersom de malade gestalterna inte kan tdnkas utan sin orsak.

Hur kan ikonen visa négot av sin orsak, om ingenting i orsaken &r synligt?
Darfor att det som &r synligt i ikonerna — gestalterna och rumsligheter — &r synligt 1 symbolisk
form. Men vad dr det som visas eller kan visas visuellt, pa ndgot sétt verhuvudtaget, av en
dimension som dr andlig? Det &r ju just det som &r kdrnan i ikonbilden. Den dskadliggdr det
paradoxala motet mellan dodlig kropp och en helt andlig dimension — ett tillstind dér
skillnaderna askédliggors extremt starkt, samtidigt som de upphévs eller ndrmar sig ett
upphévande.

En abstrakt gudssymbol dr ndgot annat. I ikonerna ar det kroppar som ses rora
sig. Lederna i kropparna framhéavs, knogar och fingrar, revben, armbégar, 6gonpasar.
Individualitet betonas genom skiftningar i detaljer och utseenden. Blickar ses riktade, de &r
inte stereotypa. Figurerna kan fOrst te sig som upprepningar, men vid nirmare granskning ser
man att ingenting upprepas. Alla figurer dr unika. Deras unicitet syns just genom likhet eller
parallella rorelser, med smi skiftningar mellan gestalterna, sd att monstret av individuella
skillnader kommer fram. Utan tendensen till upprepning, skulle det unika inte bli sé tydligt
kénnbart. Rorelserna i gestalternas kroppar ér inte parallella med bildytan, utan med sma drag
markerade som rorliga i ett bilddjup.*

2 Se Leonid Ouspensky och Vladimir Lossky, The Meaning of Icons, Crestwood, New York, St Vladimir’s
Seminar Press, 1999, ss 28-37, och passim.

3 Ouspensky Losky, sid 32

4 Se Alexander Eliasberg, Russische Kunst. Ein Beitrag zur Charakteristik des Russentums, Miinchen, 1915, 34-
36. Det ar anméarkningsvért att denna skrift som kom samtidigt med att ikonen “upptécktes” och tematiserades av
en hel konstvirld, som ett abstrakt bildidiom, i fas med radikal modernism och med tankar om ontologisk eller
kreativ ”andlighet” — ocksa betonar det perspektiviska, grunda bildrummet i ikonerna, drag som suggererar
kroppar pé en plats (s. 36). Samtidigt betonar Eliasberg (s 34) att ikonerna &r uttryck for “absolut ren, frén varje
spar av verklighet 16sgjord konst” (”Die altrussische Ikone und Freske sind dabei ein seltenes Beispeil absolut
reiner, von jeder Wirklichkeit losgeloster Kunst,/.../.””) Han hdvdar att ikonerna inte aterger "livet” eller
”verkligheten”(Leben, Wirklichkeit); hans ordval speglar hir den realistiska konstens repertoar (vardagslivet,
den synliga omvérlden som motiv i konst), men han saknar eller har valt bort termer for det intensiva liv som
utdvas inom religioner, i samspel med religioner.



en helige Theodore Statilates och Den helige Theodore Tyron, 1400-talet
53,5x 38 cm

Det dr svart att forsta hur ikonen kan visa ndgot av sin orsak och samtidigt uttrycka det fysiska
sa starkt: 1 den tunga bilden av trd, 1 firglagren och i figurernas starka kroppslighet
(suggestion av rorlighet, i ett grunt perspektiv, knogar, revben, armbagar ... ). Den skeptiske
kan friga sig: vad visar eller formedlar egentligen ikonen av det egentliga — genom att visa
symbolen? Och, varfor inte stanna vid de abstrakta tecknen, eftersom de &r ndrmare det
osynliga, de &r inskriptioner vars kroppslighet inte har nagon betydelse, de har en obetingad
betydelse, som gar genom Ogat direkt till det mera konceptuella tinkandet.

Ikonerna tjénar inte det konceptuella tinkandet, utan behoven, de ménskliga
behoven — langtan efter ett slags tillforsikt i livsdngesten, i det sérbara kottets angest. De dr
helt och héllet till for ménniskornas skull. De utgdr ett slags erkédnnande av att ménniskor inte
kan forhalla sig till en vérldsbild eller en religionsforklaring. Ikonerna speglar vagar inét eller
bortat, mot det som religionsforklaringen handlar om, men de bejakar eller tillkénnager det
utmanande tillstdndet att leva i ndrvaron, i det pdgdende, i kroppen (den oro, smaérta, glidje
och rorliga lycka som kroppen bir).

Ikonernas tilltal till madnniskors livsbehov syns ocksa i deras visuella struktur. Ikonerna
fungerar visuellt pd andra sitt 4n vésterldndska bilder (i den visterldndska tradition som i sitt
betydelsespel assimilerar visuell perception).

De visterldndska bilderna ger intryck av synfilt, av blickinnehall, och scenerna kan
antas motsvara visuella upplevelser i ett medvetande. Som tinkta tillstdnd i ett medvetande
implicerar scenerna forflutet skeende, ndgot som har setts och uppfattats i ett medvetande.
Betraktaren kan ta den plats som perspektivet erbjuder — och fa uppleva en virtuell plats, en
synbild, men dr for alltid utestdngd frén ndrvaro i det som ses (det dr sett och avbildat, tiden
har gatt eller upphévts, men synbilden foridndras inte till kroppar och rum, det som é&r sett dr
ouppnaeligt i realtid). Centralperspektivet var en sinnrik apparat med matematiska grunder
och med stor makt dver sinnena. Den perspektiviska bilden suggererar nérvaro och
upplevelsen av ett slags parallellvérld, men har samtidigt en effekt av en bestdende forlust, en
fjarrkansla, som vécker ldngtan och subjektiv forsjunkenhet. Betraktaren suggereras in i
bildvérlden, men kan inte nd dit annat &n genom inlevelsen i en forgangen, askadliggjord
blick och de tankar och stimningar den for med sig.

Det méanskliga villkoret 4r mekanismen och utgdngspunkten. Varje tidsfragment blir ett
”da” — genast atfoljt av ett nytt “nu” som blir ett nytt ’da”. Grundfunktionen &r perception och



alla tdnkbara nyanser att aterskapa forlorat liv, hejdat liv, pa nagot sitt, i det “aldrig” som &r
grundtonen i begiret efter bilder.

Ikonen, ddremot, ar alltid fullstdndigt tillgénglig f6r den som ser den. Sa ldnge fargen
och gestalterna &r synliga pa traskivan eller viggytan. Visuellt borjar ikonen i det grunda
perspektiviska centrum som finns inne i bilden, och den ppnar sig utat, till ett slags
proscenium, dér den troende kan uppleva sig sjdlv som samtidig med gestalterna. Den
stiliserade metoden att skildra kroppar visar att figurerna hor till en helig sfér, de &r inte
kroppsliga pa samma sitt som brukaren, den troende, men de ar kroppsliga som bilder. De
antas orsakade av det gudomliga, det egentliga. Men det finns inte ndgot ansprik att scenerna
ska uppfattas som sedda, som virtuella synbilder. Gestalterna finns dér och intar sina platser
och stdllningar, ibland uppfattade som i rorelse, ibland mera stilla, men med tydlig
rorelsepotential 1 kropparnas leder (blickar som inte dr helt frontala, huvuden som antas kunna
bojas, lutas eller vridas, armar och ben med bojning, hinder med knogar och fingrar, fotter
med olika riktningar och steg, olika kroppsformer framhdvda av drékter). De avbildade
figurerna kommer fram ur bilddjupet (som vanligen &dr grunt), och de blir tillgdngliga i ett
slags nirvaro, for den som ser ikonen. Det finns ingen stark bildillusion, &ven om figurerna
ses som bilder av ménskliga kroppar. Man ser vad som hinder och man ser rorelsemonster
och kinsloskiftningar.

Andrej Rubljov, Kristi dop, ca 1408, Theotokos katedralen i Vladimir, utanfér Moskva,
124 x 93cm

Pé vilka villkor &r ikonen en bild, vad béar den med sig? Hur forhaller den sig till den
pagaende forlusten i det vdsterldndska idiomet och till begiret att hejda tiden (genom fiktion
eller genom ett slags aterskapande av tid)?

Ikonens bildscener dppnar sig bortifrdn och kommer fram mot den som ser den. Den
hirmar inte synupplevelser hos betraktare, med liv som flyter undan for undan, bort, med
tiden. Ikonen tinks orsakad av det som inte kan ses av ménskliga kroppar. Den antas 6ppnas



framédt och 14ta deltagaren eller &skadaren fa vistas dir samtidigt. Det finns inget ”da”,
eftersom méanskliga upplevelser inte dr foremélet eller medlet, utan mottagaren. Ikonens
bildscenerier uttrycker alltsa ett standigt ndrvarande “nu”. Ikonen é&r alltid aktuell och
anvéndbar, oavsett hur sliten eller gammal den blir. Restaurering gor varken till eller ifrén, nér
det géller ikonens funktion.

Ikonens religidsa funktion &r inte accentuerad under den tid da det ryska kulturarvet
borjade vardas, med restaureringar, som skulle frildgga det “egentliga” eller rena uttrycket 1
dem. Igor Grabars insatser i rysk och sovjetisk kulturvard med fokus pé ikoner &r en
paradoxal blandning av samspel med vésterldndskt tainkande — avantgardistiska idéer, dér
bade samsyn och rivalitet gjorde ikonerna, de mest berdmda, till kulturskatter som inspirerade
inte bara ryska konstnirer, utan radikala modernistiska konstriktningar i védst. Genom
avbildningsidiomet i ikonen kom den att fa betydelse for experiment med mer abstrakta
bildidéer i vasterldndsk konst, tendenser till subjektivitet och stilisering, i symbolism och
modernism.’

Niér Ryssland blev kommunistiskt och religionen ersattes av ideologi och politik, fick
ikonen en annan status. Detta skeende har Irina Sandomirskaja skrivit mycket initierat om.°
Igor Grabar blev ledande organisator och ojimforlig 6verlevare i maktens omvéalvningar. Han
passerade alla stadier av anpassning med strategisk skicklighet. Han kunde till och med
uttrycka att det var kérleken till “konsten” som var hans ledstjérna — utan att bli
misstankliggjord. Hans status byggde pa vetande, inte pd smak eller tyckande, enligt det rykte
han byggde kring sig sjdlv och sin gérning.

Med kommunismen och bolsjevikiska ramar blev varden av kulturarvet “vetenskaplig”,
styrd av ny teknologi och saklighet — men ocksé péverkad av konstens ”aura”— med
vésterldndska terminologier och virderingar i uttrycken.

Ikonen blev “’konst” (Grabars dterkommande term). Ikonen blev uttryck for stil och for
nationens “’konstvilja” (den intentionella eller psykiska dimension som kan erfaras som
drivkraft i en kulturs samlade uttryck, enligt konsthistorikern Alois Riegl).” Grabars egen
“konstvilja”, som mélare, holl sig noga inom kommunismens tilldtna sfar (i Grabars fall en
lagmald sfdr, med dragning mot ofarliga &mnen som interidrer och landskap). Men hans
betydelse och inflytande i det samhélle dér han var en maktfaktor géllde organisation och
bevarande av ryskt kulturarv och dess rykte infér andra nationer.

Han lanserade den ryska ikonen. Och den visade sig vara ett prisma som reflekterade en
stor skala av behov och intressen. Ikonernas stil och verklighetsskildring hade paralleller inom
den modernistiska konsten och i de olika uppbrotten fran realistisk avbildning, dven i
fargernas renodling som ocksa fanns i realistisk konst. Ikonen vickte och gav energi at
reaktioner inom ett brett register av behov: ldngtan tillbaka till den hamn av trést som kyrkan
varit samtidigt som den utgjort ett auktoritirt bilverk kring ett aldrande, instabilt samhille;

SDet dr intressant att notera, som exempel pa forstdelseramars foréindring i en kultur, att en text planerad under
kommunistiska forutsittningar och utgiven aret under Sovjetunionens upplosning, Eva Haustein-Bartsch (utg),
Russische ITkonen. Neue Forschungen, 1991, tematiserar ikonens ontologiska egenskaper i tvd abstrakta
subjektiva dimensioner. Ikonen framstér hir under termerna det tdnkta” (noetos) och det upplevda” (aisthos),
men inte med den verklighetsbas som ikonen som artefakt besitter (dess avbildningskod, dess bruk) — teman som
préglar det stora historiska flerbandsverket Geschichte der russischen Kunst, utgivet i Dresden 1957-65, med
Igor Grabar som ansvarig.

® Irina Sandomirskaia, ”Catastrophe, Restoration and Kunstwollen: 1gor Grabar, Cultural Heritage, and Soviet
Reuses of the Past”, Ab Imperio, 2 2015, 339-363

7 Alois Riegl, osterrikisk konsthistoriker 1858-1905, inflytelserik, d& han etablerade vokabulir och vetenskaplig
status for konstanalys. Termen och begreppet "Kunstwollen” ger ett slags diskursiv status &t en periods och
kulturs stilfenomen, som med termen tillskrivs ett helt kulturomrade mer &n enskilda personer som kan péverka
varandra. Termen suggererar en “ande” eller 6verordnat psyke, som alla i kulturen har del i. Termen gav
intellektuell resonans pé sin tid, men det dr mycket oklart hur denna vilja” ska tillskrivas ett verordnat psyke
eller vad den forklarar utdver att personer som lever i samma kultur paverkar varandra.



det gamla, forlorade, som betydde igenkdnning och identitet, &ven om det varit grymt; den
djupa identiteten i folkminnen, som gav sanger och farger och som forkroppsligade motsatsen
till maskinédlderns anonymitet och siffror, det teknokratiska, internationella och hastiga.

Men, i hela lanseringen av det religidsa bildarvet — som “konst”— férsvann bildernas
religiosa identitet. De var pa museer, pa utstéllningar. Deras identitet horde likvil ihop med
bruket i kyrkan och med det “roda” ikonhdrnet i hemmet. Som “’konst” skulle ikonerna
uttrycka det ryska folkets “konstvilja” (Kunstwollen— enligt konsthistorikern Alois Riegls
tankebygge, som paverkade Igor Grabar).

Hur ska man forstd begreppet Kunstwollen? Jag uppfattar uttrycket sa att det syftar pa
en kollektiv psykisk disposition, distribuerad som enskilda uppfattningar och
reaktionsmonster, hos manniskor i en befolkning (ett land, en region). Med den forstielsen av
begreppet ser jag ingen realism i det. Det dr inte ett begrepp jag kan anvénda, annat 4n som
namn pé forestdllningar som var relevanta for nigra av de ledande uttolkarna av stilfrdgor och
dven av bruket av ikoner omkring 1900 och senare, under 1920- och 30-talen, i central Europa
och Ryssland.

Pavel Florenskij (1882—1937) — visar sig som en motpol gentemot dverlevaren Igor
Grabar, pa den historiska scen dér revolution och krig &r villkor och dér ikonen tematiseras
som konst” och som helig ~bild”. 8 Florenskij — religios mystiker och djupt forsjunken i rysk
andlighet, som han utforskade, allt annat &n konformt (vilket kostade honom livet), men linge
i samklang med tendenserna att soka ny forstaelse av samband mellan fysisk energi och rysk
andlighet.” Grabar — skicklig organisatér, i besittning av auktoritet, saklighet och fakta som
den verklighetsevidens det politiska maktspelet krdvde. Han spelade spelet som en vinnare.

For bada géllde ikonens centrala betydelse — som en spegling inom modernismen, den
nya era man gick in i, en vig mellan arkaiskt och radikalt. Florenskij offrades for att det
arkaiska och religidsa vdgde tyngre for honom &n elektrifieringen av landet.

Den forstaelse av ikonen som “’bild” for med sig styrs av hur ikonen visar sig: hur kropparna
kommer fram i bildrummet genom ett andligt” transformerat idiom. Ikonerna uppfattades
som bade “skrivna” och "mélade”, och i spréket skiljer sig termerna. Det &r inte samma
handling, utan tva aspekter av en handling som later ”ordet” bli synlig kropp.

8 Om Florenskijs teorier déir matematik och religion samspelar, se Fabian Heffermehl, Bildet sett fira innsiden:
ikonoklastiske och matematiske konsepter i Florenskijs omvendte perspektiv, Diss. Uppsala, 2015, och Per-Arne
Bodins kommenterande analys av Heffermehls bok, Signum, 2016, 6, 46-50.

® Florenskij var ortodox prist men medverkade ocksa i Rysslands elektrifiering GOELRO, en tid efter 1917. Se
not 8, ovan, Bodin.



10

Frambdrandet i templet
103 x 79 x 3, ca 1450, Tver

I ikonen med Frambdrandet i templet, fran 1400-talets mitt, ser vi hur rorelser och perspektiv
fungerar — inte som raster av perceptioner, utan som askadliga forestillningar av ett skeende.
Vi vet att malandet sdgs som bade beskrivande och avbildande. Byggnaden ir inte en synbild,
utan en skildring av scenens platser och hur drapering och byggnadsdelar omringar hdandelsen.
Simeon, med Overtickta hinder, ses skynda ner, flygande néstan (hans nakna fotter ses mot
den nedatvinklade delen av ett trappsteg), i en trappa som &r perspektiviskt skildrad, men med
perspektiv som jimnar ut vart fysiskt betingade avstandsseende — som om varje trappsteg i
bilden ska vara oss lika ndra som for Simeons fotter i varje 6gonblick av hans rorelse, som
delar i en hindelse. Det dr alltsd inte synintrycket av hdndelsen, utan nirheten i upplevelsen
som bilden formedlar. Bilden visar inte bara, utan aterskapar en situation.

Ikonerna 6ppnar det tankerum, dér transformationen till synlighet pagér oavbrutet — i det
omvénda perspektivets “nu”.

Vad ger den malade ikonen till den person som dr néra den och ser pd den? Bilduttrycket ger
kdnslan av pagéende tid och samtidigt ndrvaro. Hur kan tiden ténkas forflyta och samtidigt
utgora ndrvaro? Det gér inte ihop, dr delvis paradoxalt, ungefar som nér den arkaiserande
kroppsskildringen forskjuter vanorna fran det dagliga seendet och beddmningen av avstind.
Paradoxen motsvarar ikonens budskap om en religios dimension som ovéntat blir atkomlig
ocksé for sinnena, men till priset av en fordndring och ett accepterande av ett stindigt ’nu”
och ett abstrakt eller virtuellt idiom som visar "hir, det pagar”. Bilduttrycket 6ppnar for ett
slags bevittnande, men &skadliggor att det inte handlar om perception, utan om “berdring”.
Man ser inte bara pé ikonen, man ror vid den. Varfor? Darfor att det som syns dér antas
finnas dér, som om det kom fram ur bilden, genom det symboliska uttrycket. Bildstormare
under drhundraden har sett foreteelsen som magi. Men ikonen visar aldrig det egentliga, den
ar en brygga och en trost. I det vésterldndska bildidiomet centralperspektiv’”’ (och dess olika
transformationer i modernismen) dr tiden och livsdgonblicket det undflyende och det hejdade,
forluster som konsten transformerar och uppfattas ta makt 6ver genom mediets egenart. Den



11

vésterlindska subjektiviteten nar lika lite den padgaende tiden, som ikonen nar det egentliga.
Men, det &r inte orsaken som skildras 1 bilduttrycken, utan svar i det ménskliga tillstandet.

Om det ortodoxa kulturarvet i Ryssland
Irina Sandomirskaja

Vad motiverar virdet av vissa foremal? Varfor forblir en sten som av en slump hittas i ett fall
bara en sten, och visar sig i ett annat vara ett vardefullt historiskt dokument eller ett
konstnérligt mésterverk? De franska sociologerna Luc Boltanski och Arnaud Esquerre
foreslar att man jamfor varderingsforfarandet av sddana foremal med processerna for
anrikning av malmer i metallurgi. Som ett resultat av viss bearbetning av en bergart 6kar
ravarans kvalitet och virdet pa den anvindbara produkten hojs.!® "Anrikning", det vill séiga
forhojning av artefaktens signifikans och virde uppnas genom beréttelsen: berdttelsen om
stenen skapar en aura av historiskt, etiskt och estetiskt virde runt den.

I bolsjevikernas kulturpolitik kunde en process som liknade ”anrikning” ocksé iakttas, men
den var inte styrd av marknaden utan var av en tvingad politisk karaktér. Konsthistoriker och
kulturpolitiska aktorer ingrep efter revolutionen aktivt i bolsjevikernas rekvisitionskampanjer
mot de besuttna klasserna och kyrkan. De visste hur de skulle rddda och bevara en religios
relikt, genom att ge den status av ett misterverk i den medeltida konsten, nyttig for
upplysning av massorna, och en gammal malning frén en privat samling blev en vara attraktiv
pa den internationella marknaden. P4 det sittet blev det mojligt att bevara kulturegendom
under de villkor som rddde under en ikonoklastisk regim, som hade som maél att frinta all
dganderitt 6verhuvud taget. En ikon, en helgedom, en tavla frén en privat samling eller ndgon
annan form av relikter omgavs av historiska, estetiska, pedagogiska beréttelser med
upplysningssyfte - och foremal verkade fa nytt liv, nu som en imaginir likhet med sig sjélv
och redan av en helt annan karaktér.

Tréaarkitekturen i norr, och under efterkrigstiden sérskilt i Kizji, blev ett idealiskt objekt for
denna typ av hantering. Kyrkorna i norra Ryssland upptécktes och populariserades som en
ursprungligt rysk rendssans av modernisterna fran “Konstens vérld”; de méttes och beskrevs
av kyrkokonservatorer fore revolutionen och rdddades av sovjetiska arkitekter under 1920-
och 1930-talen, sedan rdddades, studerades och bevarades de av den finska militdren genom
konstvetare som var verksamma under ockupationen av Karelen; arkitekter fran Moskva
undersokte den igen i slutet av 40-talet; och pa 70-talet restaurerades
Kristiforklaringskatedralen — "pédrlan i den nordryska arkitekturen" — i ett projekt i
kolossalformat for att "dterstdlla dess optimala utseende", varefter katedralen blev och
fortfarande ar foremal for en hel rad restaureringar var och en utformad for att minimera den
skada som den foregaende orsakat. Under denna tid forvandlades Kizji inte bara till ett
populért foretag inom kulturindustrin (pa sovjetiskt sprak - "utbildning och fritid"), utan ocksa
till en plats for aktiva frivilligorganisationer, som i flera decennier har sammanfort volontérer
- forsvarare av ekologi och kultur.

I det sovjetiska systemet uppstod sjdlva begreppet "kulturarv" efter Stalins dod, under en
tid med relativt ekonomiskt vélstand och pa vagen av civil verksamhet under tovadret. I
synnerhet under Komsomols ledning tog en ungdomsrorelse form bestdende av forsvarare av
den gamla kulturen och frivilliga restauratorer. Ar 1964 forenade de sig i det allunionella
frivilliga sdllskapet for skyddandet av minnesmérken, VOOPIK, som samtidigt gav impulser

19 T uc Boltanski, Arnaud Esquerre, ”La « collection», une forme neuve du capitalisme la mise en valeur
économique du passé et ses effets”, Les Temps Modernes 679(3):5, January 2014. P-5-72; Mikhail lampolski,
”On the Production and Suspension of Time”, Baltic Worlds, October 2019. Vol. XII:3. P. 86-94.



12

inte bara till det praktiska skyddet av kulturarv, utan ocksa till de ryska nationalisternas
ideologiska strdvanden, som till en borjan ocksa inspirerades av idéer om restaureringen av
minnesmarken frén ett forflutet Ryssland. Det kulturella och historiska arvet har blivit denna
miljos ideologi och drivkraften i en kollektiv praktik; ting som tidigare erkindes av
sovjetregimen som enskilda historiska monument och enskilda konstverk blev nu ett allmént
omréde, det vill sdga en kollektiv symbolisk egendom.

Under sovjetsystemets forsta ar, dé en revolutionidr omfordelning av egendom dgde rum,
blev skyddet av kulturminnen, inte abstrakt-metaforiskt, utan helt konkret juridiskt till sin
karaktér. De foremal som hade samlats ihop hade alla inforskaffats genom revolutionért vald,
det vill siga de utgjorde en enorm mingd egendom utan dgare, res nullius.!! En ikon eller en
kyrkobyggnad, rdddad av experter och klassificerad av Folkets kommissariat for utbildning i
kategorin kulturella och historiska minnesmérken som hamnat i hdnderna pa en forskare,
historiker eller restauratdr, var i huvudsak "ingens".

Som "ingens sak" kunde en gammal ikon, som hamnade i handerna pa Narkompros’
restaureringsverkstad lika vél ha hittats 1 en begravd skatt eller i naturen, som en stubbe som
kastats upp av branningen pa stranden. "Utan kénd dgare”, eftersom dgarna var fortryckta och
egendom pa nagot sitt var forbjuden. Foremaélet blev ett modernistiskt "hittat foremal", objet
trouvé, och var grogrund for ett modernistiskt experiment.

Ett exempel pa experimentell anvindning av ett "ingenmans" historiska foremal ar
arkitekten Pjotr Baranovskijs restaurering av katedralen i Pjatnitskijklostret i Tjernigov, vars
datering varit foremal for kontroverser bland arkeologerna. Som ett resultat av bombningen
1941 forstordes katedralen kraftigt, vilket ledde till att ett murverk kom i dagen 1 ruinens
kropp, vilket Baranovskij ansag vara original. P4 den grunden och med hjilp av
analogimetoden, det vill sédga kopiering av andra vilkédnda strukturer frdn samma tid som den
forstorda katedralen, restaurerade han byggnaden "helt" och "till sitt ursprungliga skick”.

Pjatnitskaja-kyrkan i Tjernigov fore kriget och efter Barankljs retareri ‘

' https://sv.wikipedia.org/wiki/Res_nullius



13

Som ett resultat, uppstod — i stdllet for den sydryska barockkyrka, som statt i mer eller mindre
oforandrad form sedan 1600-talet och som fortfarande under mellankrigstiden hade sina
forsamlingsmedlemmar — en aldrig sedd tegelbyggnad av "formongolisk" arkitektur pa denna
plats. Denna typ av "historicism" var hans princip. En av hans biografer aterger foljande
episod: Baranovskij leder en utflykt och visar resultatet av restaureringen av en historisk
byggnad. En av deltagarna i visningen, en person som uppenbarligen inte kénde till
Baranovskijs biografi, avbryter och fragar Pjotr Dmitrievitj “Har du sett klostret i oforstort
skick?" Baranovskij stannade upp nagra sekunder, tog av sig sina glasdgon, som immat igen 1
kylan och svarade trotsigt: "Det kommer vi att gora!" 12

Bas o

aranovskij (1892-1984)

Pjotr Dmitrievitj B

Pjotr Baranovskij kdmpade hela sitt liv osjélviskt for bevarandet av den forna ortodoxa
kulturen, inklusive emblematiska exempel pad gammal arkitektur, som Vasilijkatedralen och
Kazankatedralen pd Roda torget. Han var en enastdende arkitekt och restaurator, Grabars
vapendragare i Folkkommissariatet for utbildning, initiativtagare till ett dussintal museer pa
1920-talet, liksom till restaureringsprojekt i olika delar av unionen, fange i Gulag i
"restaureringsfallet", aktivist och teoretiker for efterkrigstidens rekonstruktion, och sedan
inspiratdr for restaureringsrorelsen i mitten av 60-talet. Avsnittet om den sensationella
restaureringen i Tjernigov &r inte det enda i hans biografi, nédr den gripande historien om ett
lyckat fynd atfoljdes av en rapport om att originalet fullstindigt gétt forlorat. Ytterligare en
vélkind historia forknippad med Baranovskij dr dennes upptiackt 1947 pa Andronikov-klostret
1 Moskva av ett fragment av en gravsten, som han identifierade som Andrej Rubljovs, som
redan vid den tiden erkdndes som ett nationellt geni.'* Enligt legenden raddades pé detta stt

1210. A. brruxos, «Xusns Ilerpa bapanosckoro» / Ilemp Bapanosckuii. Tpyovl, 60CnOMUNANUSA COBPEMEHHUKOS,
c. 171.

13 Bapanosckmii I1./1. «O Bpemenn u Mecte norpebenns Aunpes Py6nesa» / Ilemp Bapanosckuii. Tpyowt,
socnomunanus cospemennuxog. C. 17-39, pekoHcTpyrnpoBaHHbII bapaHOBCKUM TeKCT HAATPOOHOH IIIATHI
PybneBa — Ha BKiIake ¢ wut.; cM. Takke b. H. {ynouxun, «Texct Haarpoous Aunpest Pyonesa —
«bOnaronamepeHHas» Qanscuduranus [1. 1. bapanosckoro» HensBecTHEBIC Tpon3BeAcHU?



14

klostret — vid den tiden den dldsta historiska byggnaden i Moskva — fran en redan planerad
rivning. Det finns méinga sddana legender forknippade med Baranovskij; kritiker bland
arkeologer anser att dessa restaureringar och tillskrivningar dr "vélmenande forfalskningar".
Men béde hans verksamhet och hans personlighet dr fortfarande en ledstjdrna for patriotiskt
medvetande. Inbidddat i mytologins och automytologins holje forblir hans personlighet ett
mysterium och ocksa ett slags res nullius, som ett "hittat foremal" for kulturarvsideologer,
sdrskilt 1 antagonistiska kretsar inom ortodoxa kyrkan.!4

Med foremal for "egendom utan dgare" som grund restaurerar den modernistiska
restauratorn den och bygger i stillet en modell byggd av historiska bevis, formella analogier,
befintliga métningar och spekulativa argument om "originaltillstaindet" eller "utseendet". En
egendom utan dgare “anrikas” efter konsumentens dnskningar och viarden och forvandlas fran
en sak till en bild, till ett optimalt utseende”, som forkroppsligas i materialet, vilket skapar en
ny historisk artefakt syntetiserad fran dagens flyktighet. Inneborden av det kulturella och
historiska arvet och virdet av historiska och konstnirliga féremél, och ibland deras liv, beror
pa specialistens forméga att "anrika" foremalen med beréttelser och dérigenom vicka den
kollektiva patrimoniella fantasin i sin tid.

R

4 O pyccKkuX HAIIMOHAIMCTAX U JBIKCHUH 33 OXPaHy NaMsTHUKOB -- Hukonait MutpoxuH, Pycckast napmus:
Heuoicenue pycckux nayuoranucmos ¢ CCCP. 1953—1985 coowi. M.: HJ1O, 2003. C. 300-337.



Styrelsen vald pa Ikonsiillskapets drsmate 22 april:

Per-Arne Bodin, ordforande
pab@slav.su.se

Kaj Engelhart
kajcaritas@hotmail.com

Hilde Gronblad Ericson
hilde.gronblad@gmail.com

Elisabeth Lofstrand
elo@slav.su.se

Ludmila Schuisky-Olsson, kassor
7540455@gmail.com

Eva Winiarski
evawiniarski@gmail.com

Ake Zetterman
zettermanake@gmail.com

IKONSALLSKAPET

15

Arsavgift for 2021 r 200:-, for studenter 100:-, pg 121 05 33-4. Skriv dven Ditt namn under

”Meddelanden”! Har Du e-post? Ge oss Din e-postadress, sé far Du rundbrevet direkt i Din

dator! Och meddela adressédndring!

G4 gérna in pa var hemsida:

https://ikonsallskapet.com



